# 大足宝頂山石窟「地獄変龕」成立の背景について

### 荒見 泰史

、まえがき

れている。十王の本地仏はこれまで日本に入ってから加信仰にすでに本地仏に類するものがあったことを推定さら、宝頂山石窟地獄変龕に刻まれる十王図の実地調査をもとに頂山石窟地獄変龕に刻まれる十王図の実地調査をもとに頂山石窟地獄変龕に刻まれる十王図の実地調査をもとに頂山石窟地獄変龕に刻まれる十王図の実地調査をもとに頂山石窟地獄変龕に刻まれる十王図の実地調査をもとに「宝頂山大仏湾」が表演する。

よるとは言っても、宝頂山石窟は山岳地帯であるためを予感させるものであった。しかし、大足の実地調査に界においては新説であるとともに十王研究に新たな展開えられたとする説が一般的だったので、吉原氏の説は斯

をみなかったと伺っている。あった。そのため研究会例会で行われた議論も結局決着窟に関する写真資料も乏しいという研究資料の制約がに困難であり、加えてそれまでに刊行されていた大足石に、図像に併記される銘文等の調査まで行うのは地形的

献として地蔵十斎日という文献群があり、やはり十人のであるが、しかし筆者も自らの専門である敦煌資料ののであるが、しかし筆者も自らの専門である敦煌資料ののであるが、しかし筆者も自らの専門である敦煌資料の別に基本的に賛同するとともに、自らの資料と見解を早期に公表することを約束した。それと言うのも、筆者の期に公表することを約束した。それと言うのも、筆者の調査によれば、敦煌の九、十世紀民間信仰資制に基本的に賛同するとともに、自らの資料と見解を早期に公表するが、しかし筆者も自らの専門である敦煌資料ののであるが、しかしまでは、

それに加えて、道蔵の十王経典にも本地仏に類すると思ように宝頂山の地獄変龕への影響も顕著である。さらに成、とくに本地仏への発展に関わっていると思われるか成、とくに本地仏への発展に関わっていると思われるか地獄の冥王が記されているが、そこには冥王とともに本地獄の冥王が記されているが、そこには冥王とともに本

ある。 てすでに存在していたであろうというのが筆者の考えで 仰展開のなかに、本地仏の原型となるものが中国におい

以上のようないきさつから、本稿では、最近陸続とし

れるのである。これらを総じて、九~十一世紀の十王信なく、唐末の十世紀頃にはすでに成立していたと推定さも敦煌資料との比較によって、実は元代以降のものではわれる描写があることはすでに指摘されているが、これ

見解に対して補訂を試みるものである。 に筆者の専門分野である敦煌資料と、道蔵に見られる十 に筆者の専門分野である敦煌資料と、道蔵に見られる十 山地獄変龕に記される銘文に対して調査をすすめ、さら はでするれている大足石窟の研究資料をもとに大足宝頂

別されている。

# 、敦煌文献と四川文化の関係

紀~十一世紀の四川文化圏との関係について若干解説し本論に入る前に、本稿で主に取り扱う敦煌文献と九世

ておきたい。

て、と言ったのは、この他にも敦煌では一九四四年に莫〜五万点にも及ぶ写本、絵画等の資料群を指す。主とし粛省敦煌市莫高窟千仏洞十七号窟から発見された四万

敦煌文献とは、主として一九〇〇年頃に現在の中国甘

煌漢簡と称しているが、これも先に言う敦煌文献とは区発見が敦煌の近くであったことからこれらを統一的に敦城の遺跡から膨大な竹簡、木簡が発見されおり、早期のこのうちの蔵経洞文献を指す。また疏勒河流域の漢代長文献などと呼ぶ場合もあるが、敦煌文献と言えば一般にうを明確に区別するためにそれぞれ蔵経洞文献、土地廟らを明確に区別するためにそれぞれ蔵経洞文献、土地廟

は最近では大分進められており、たとえば池田温氏『中この膨大な敦煌(蔵経洞)文献の写本作成年代の調査

高窟土地廟文献などが発見されているからである。これ

世紀に集中している。本稿で紹介する通俗仏教の写本 九世紀が二五%、十世紀写本が四〇%前後と、 三二A『敦煌王曹宗寿及夫人施人帳写経本』)とされる。 中最も古いものでは四〇六年(S·七九七紙背『十誦比 なく存在するわけではなく、池田温氏の調査によれば、 ただ、五万点の資料が五世紀から十一世紀にかけて満遍 丘戒本比丘徳祐題記』)、新しいものは一〇〇二年(ゆ: 纏められている。それらによれば、 国古代写本識語集録』(大蔵出版、 授受戒に用いられた寺院内文書の類など、多くは十 写記年代不明のものが多くあるが、このような状況 十世紀に集中している。加えて供養経、 題記の残される文献 一九九〇年)などに 講経の台 六五%が

連載開始)でもこれに依拠しており、一般にも広く知らった。井上靖氏の小説『敦煌』(一九五九年雑誌『群像』れた西夏の侵略を避けるために封蔵された、との説であれた西夏の侵略を避けるために封蔵された、との説であ献発見当時にポール・ペリオ氏、羅振玉氏によって出さ献発見当時にポール・ペリオ氏、羅振玉氏によって出さて、敦煌文献封蔵に関しても新説が出されるようになって、敦煌文献封蔵に関しており、一般にも広く知らない。

る。

にいたる間に処理されたもの、との考えが説得的であが、帰義軍時代の仏教教団に引き継がれ、十一世紀初頭仏教教団が保存した文書及び吐蕃時代に作成された文書

からおおむねの年代は推測されるのである。

には最新のものでも一○○二年の写本が見られるのみには最新のものでも一○○二年の写本が見られるのみで、一○三○年頃に避難封蔵されたというのはいかにもで、一○三○年頃に避難封蔵されたというのはいかにもで、一○三○年頃に避難封蔵されたというのはいかにもで対して出されるようになったのが廃棄説である。敦煌に対して出されるようになったのが廃棄説である。敦煌に対して出されるようになったのが廃棄説である。敦煌に対して出されるようになったのが廃棄説である。敦煌でったもの、供養のための写経等が多い。これによって使ったもの、供養のための写経等が多い。これによってであるが、敦煌の写本群には確かに書き損じ、端本、習字に使ったもの、供養のための写経等が多い。これによって

文書であって、コータンがカラ=ハン朝に滅ぼされた時煌三界寺の蔵書と、それの補修整理のために収集されたする新説も出されている。それによれば、敦煌文書は敦また最近では榮新江氏によって、新たに避難説を補訂

説なのである。なかでも土肥氏の言う、吐蕃時代の敦煌出されたのが藤枝晃氏、馬世良氏、土肥義和氏等の廃棄

朝の侵攻をおそれ文書を埋蔵したのである、との主張で(一○○六年)に、通婚関係にあった敦煌がカラ=ハン

ど、やや不自然な感がある。しかし、現在中国ではこの敦煌侵攻後も仏教文書の封蔵がとかれなかったことなには当時、イスラム勢力による敦煌への直接の侵攻はなっまハン朝の勢力増強を封蔵の理由とするものの、実際ある。この説は、筆者の目から見れば、イスラム教徒カ

100

広政十年八月九日、在西川静真禅院、

写此第廿

さて次に、敦煌文献から見た地理的な特徴として、四説が主流となりつつある。

王経典類の甲本(注(4)参照)には「成都府大聖慈寺蔵され、活発に交流されていたことはこれまでも知られている暉はないが、敦煌文献に記される題記にも、「成都いる暉はないが、敦煌一四川を結ぶ交通は五代にも整備いる・たとえば、本稿でも取り上げるとはこれまでも知られている・ここでは紙幅の関係で、これらを細かく取り上げてい。ここでは紙幅の関係で、これらを細かく取り上げている。たとえば、本稿でも取り上げるされる原はないが、敦煌一四川をお言ながある。たとえば、本稿でも取り上げるない。ここでは紙幅の関係で、これらを細かく取り上げるいる。

を残すものがある。

にはP・二二九二『維摩経講経文』巻末識語がある(図らも活発であったと見られる。それを示す代表的な文献らも活発であったと見られる。それを示す代表的な文献ながら各地を移動していたことが推測されるが、このよ同時代の中国には遊行僧が多くおり、通俗講経を行い同時代の中国には遊行僧が多くおり、通俗講経を行い

本を携えて結局敦煌へ来たのであろうから、ここに講経うで位置は不詳であるが、そのような道中を経てこの写いることがわかる。この應明寺は敦煌のものではないよ台本を写記し、應明寺という異なる寺院で講経を行ってここから、講経僧が四川の静真禅寺でこの通俗講経の年至四十八歳、於州中應明寺開講。極是温熱。書。恰遇抵黒、書了、不知如何得到郷地去。

るであろう。 景を調査する上では恰好の資料であると言うことができ敦煌文献は四川文化圏内にある大足地獄変龕の成立の背文れらを総じて、時代的に見ても、地理的に見ても、 僧の移動があったことが証されるのである。

S・五五四四のように四川で写記されたことを記す識語川述」との記載があるし、地蔵十斎日類の写本の中にも

ど離れた所にある。大足の四周は山に囲まれており、東

格した重慶市に属し、

石窟群のある大足は、近年四川省から中央直轄市に昇

市の中心からは西北に八〇キロほ

おきたい。

獄変龕の概観と、そこに残される銘文について確認して

本稿に主として取り扱う重慶市大足石窟の地

には宝頂山、南には南山、西には妙高山、

至る所に石刻美術が残されている。

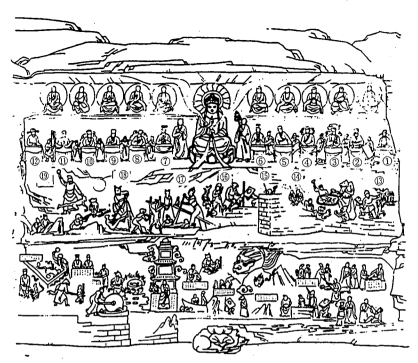
あり、

P. 2292 「維摩経講経文」 尾部

は図に示しておいたので参照されたい に下の二段はともに様々な地獄が描写される。その全容 段には十の仏菩薩、二段目には十王及び二人の冥官が彫 淳熙年間から淳祐年間(一一七四~一二五二年)頃まで うちの宝頂山にあり、現在編号は二○号とされる。 の成立と言われる。全体は上下四段から構成され、最上 十三・八米、幅十九・四米という大きなもので、 この大足石窟群のなかで、本稿に扱う地獄変龕はこの 上下二段の中心に地蔵菩薩が彫られている。 (図2)。なお、 南宋の

大足宝頂山石窟地獄変龕と銘文

北には北山が



胡文和氏『四川道教・仏教石窟芸術』(四川人民出版社、1994年)による。 ①から卿は筆者による。

①現報司官、②秦廣大王、③初江大王、④宋帝大王、⑤五官大王、⑥閻羅天子、⑦變成大王、⑧太山大王、⑨平生大王、⑩都市大王、⑪轉輪聖王、⑫速報司官、⑬(刀山地獄偈讃)、⑭(鑊湯地獄偈讃、寒氷地獄偈讃)、⑮(劍樹地獄偈讃)、⑯(拔舌地獄偈讃、毒蛇地獄偈讃)、⑪(剉碓地獄偈讃)、⑱(鋸解地獄偈讃、鐵床地獄偈讃)、⑲(黑暗地獄偈讃)、⑲(黑暗地獄偈讃)

### 図2 大足宝頂山地獄変龕

後蜀(九三四~九六五年)以前とされる安岳円覚洞第八四川省、重慶市一帯の石窟群では、これに類する石窟に

四号こうに最に受いな苦をは苗いしていない。○号、八四号がある。これらはともに、宝頂山地獄変龕

四号ともに最上段の仏菩薩は描かれていない。

また図2にも示したように、この地獄変龕には非常に

細部に刻まれる図像の意味と同時に、地獄変龕の信仰のこれらの銘文を分析していくことによって、この変相のうになり、それらを利用することができる。当然ながら難であるが、最近では写真資料なども多数刊行されるよにおいては地形的にもこれらをすべて確認することは困多くの銘文が残されている。これらの銘文は、現地調査

れる位置は、図2に示した通りである。 その刻までれらの碑文には以下のようなものがある。その刻ま

背景もわかるであろう。

### ①現報司官(図3)

喧々受罪不知年。 欲求安樂住人天、必莫侵凌三宝錢。一落冥間諸地獄

\*この『現報司官頌詞』は敦煌本『佛説閻羅王授記四衆預修生七

往生浄土経』甲本第三十讃と同一である。

②秦廣大王 (図4)

諸王遣使撿亡人、男女脩何功德因、依名放出三塗獄、免

歴冥間遭苦辛。

往生浄土経』甲本第十七讃と同一である。

③初江大王(図5)

生豪富信心家。 罪如山岳等恒沙、福少微塵數未多。猶得善神常守護、

往

往生浄土経』甲本第十四讃と同一である。\*この『初江大王頌詞』は敦煌本『佛説閻羅王授記四衆預修生七\*この『初江大王頌詞』は敦煌本『佛説閻羅王授記四衆預修生七

④宋帝大王 (図6)

\*この『宋帝大王頌詞』は敦煌本『佛説閻羅王授記四衆預修生七除魔族悟无生。

⑤五官大王(図1)

往生浄土経」甲本第十三讚と同一である。

王判放罪消滅。 破齋毀戒殺雞猪、業鏡昭然報不虚。若造此經兼畫像、閻

\*この『五官大王頌詞』は敦煌本『佛説閻羅王授記四衆預修生七

往生浄土経』甲本第六讃と同一である。

⑥閻羅天子 (図8)

悲增普化示威靈、 六道輪迴不暫停。 教化厭苦思安樂、故

現閻羅天子形。

\*この【閻羅天子頌詞】は敦煌本【佛説閻羅王授記四衆預修生七 往生浄土経』甲本第四讃と同一である。

⑦變成大王 (図9)

若人信法不思議、 身長免入阿鼻。 書寫経文聽受持。 捨命頓超三惡道、

\*この『變成大王頌詞』は敦煌本『佛説閻羅王授記四衆預修生七

往生浄土経』甲本第五讃と同一である。

⑧太山大王(図10

憑何物得超昇。 身危脆似風灯、二鼠侵欺嚙井騰。 苦海不脩橋筏渡、 欲

\*この【太山大王頌詞】は、敦煌本【佛説閻羅王授記四衆預修生 七往生浄土経』甲本第三二讃、乙本巻末の讃と同一である。

⑨平正大王 (図11)

来稽首世尊前。 時佛舒光滿大千、普臻竜鬼會人天。釋梵諸天冥密衆、咸

\*この『平正大王頌詞』は、 七往生浄土経』甲本第二讃と同じである。 敦煌本『佛説閻羅王授記四衆預修生

⑩都市大王(図12

沙諸罪自消亡。

身六道苦茫茫、

十悪三塗不易當。

努力設齋功德具、

恒

\*この『都市王頌詞』は敦煌本『佛説閻羅王授記四衆預修生七往 生浄土経』甲本第二八讃と同一である。

①轉輪聖王(図13

後王所歴是関津、 好悪惟憑福業因。不善尚憂千日內、

胎

生産死夭亡身。

此

往生浄土経』甲本第二七讃と同一である。

\*この『轉輪聖王頌詞』は敦煌本『佛説閻羅王授記四衆預修生七

⑫速報司官 (図 14

齋聽法莫教遲。 紅橋不造此人癡、 遭險恓惶君始知。若悟百年彈指過、

\*この『速報司官頌詞』は敦煌本『佛説閻羅王授記四衆預修生七 往生浄土経』甲本第三三讃と同一である。

『佛説閻羅王授記四衆預修生七往生浄土経』 では

「遭」字を

造」字としている。

(13) (刀山地獄偈讃) (図 15

讚曰:聞説刀山不可擧、嵯峨嶮峻使心酸、 月一日、念定光佛一千遍、 不墮刀山地獄。 遇逢齋日勤修

修

| 福、免見前程惡業牽。                 | 分、毒蛇豈敢便相□(過)。              |
|----------------------------|----------------------------|
| ⑪(鑊湯地獄偈讃、寒氷地獄偈讃)(図16)      | ⑪(剉碓地獄偈讚)(図19)             |
| 日念藥師琉璃光佛千遍、不墮鑊湯地獄。         | 日念觀世音菩薩千遍、不墮剉碓地獄。          |
| 勸君勤念藥師尊、免向鑊湯受苦辛。落在波中何時出、早  | 讚曰:斬身剉碓没休時、都縁造悪不修持。觀音哀慜衆生  |
| 脩淨土脱沈淪。                    | 苦、免離地獄現慈悲。                 |
| 日念賢劫千佛一千遍、不墮寒氷地獄。          | ⑱(鋸解地獄偈讃、纖床地獄偈讚)(図20)      |
| 就中最苦是寒氷、蓋因裸露對神明。但念諸佛求功德、罪  | 日念盧舍那佛千遍、不墮鋸解地獄。           |
| 業消除好處生。                    | (讚曰:) 如來功德大圓明、由如朗月出群星。但念能除 |
| ⑮(劍樹地獄偈讚)(図17)             | 多種罪、鋸解无由敢用君。               |
| 日□(念)阿弥□□(陀佛)千徧(遍)、不墮劍樹地獄。 | 日念藥王藥上菩薩千徧(遍)、不墮鐵床地獄。      |
| 讃曰:聞説弥□(陀)福最強、□殘劍樹□消亡、自作自  | (讚曰:)菩薩真名号藥王、鐵床更用火燒烊、直饒造業  |
| 招還自受、莫待□時手脚□。              | 如山重、但念真名免衆殃。               |
| ⑯(拔舌地獄偈讃、毒舌地獄偈讃)(図18)      | ⑩(黒暗地獄偈讚)(図1)              |
| □□(日念)□□如來一千□□□(逼、不墮)拔舌地獄。 | 日念釋迦牟尼佛一千遍、不墮黒暗地獄。         |
| 讚曰:拔舌更使鐵牛耕、万種凌持不暫停。要免閻王親叫  | 讚曰:持齋事佛好看經、積善冥司注姓名。更誦弥陀一千  |
| 問、持念地藏一千遍。                 | 徧(遍)、自然黒暗顕光明。              |
| □(假)使熱鐵輪於我頂上旋、□(終)不以此苦退失菩  |                            |
| 提心。                        |                            |
| 日念大勢智如来一千徧(遍)、不墮毒蛇地獄。      |                            |

讚曰:菩薩慈悲廣大多、救苦常教出愛河。九品蓮花霑有

図3~21は郭相頴氏主編『大足石刻銘文録』(重慶出版社、1999年)による。



図3 ①現報司官



図4 ②秦廣大王

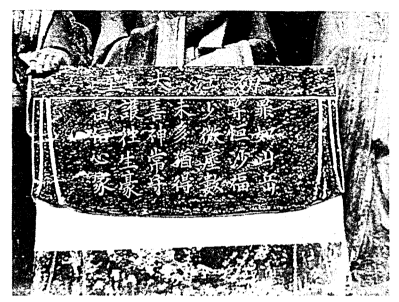


図5 ③初江大王



図6 ④宋帝大王



図7 ⑤五官大王



図8 ⑥閻羅天子

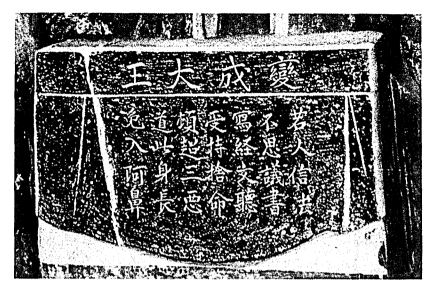


図9 ⑦變成大王



図10 ⑧太山大王

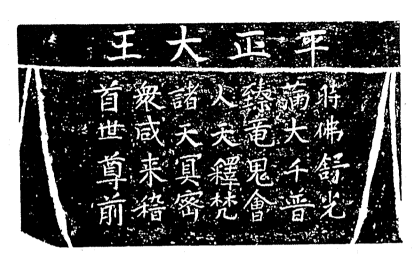


図11 ⑨平正大王

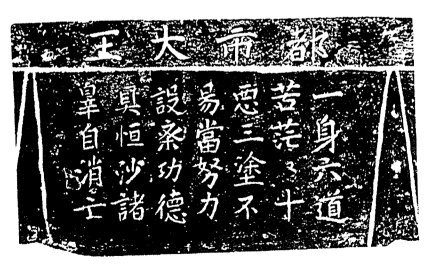


図12 ⑩都市大王

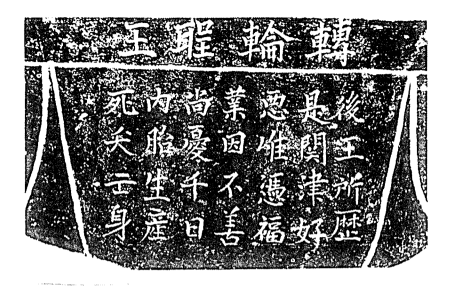


図13 ①轉輪聖王



図14 ⑫速報司官

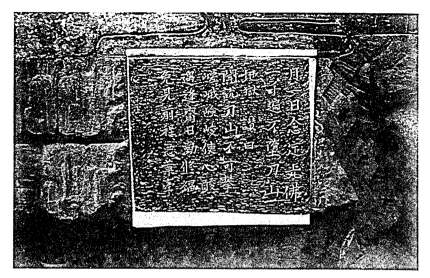


図15 ⑬ (刀山地獄偈讚)



図16 ⑭ (鑊湯地獄偈讃、寒氷地獄偈讃)



図17 ⑤ (劍樹地獄偈讚)

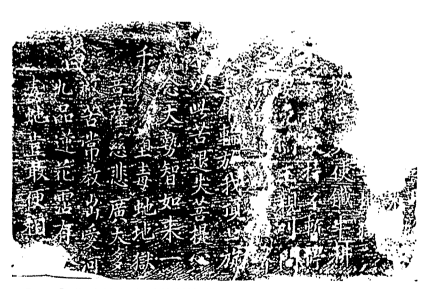


図18 ⑯ (拔舌地獄偈讃、毒蛇地獄偈讃)

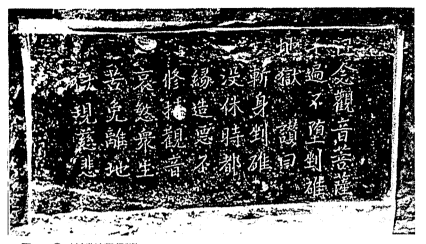


図19 ⑰ (剉碓地獄偈讚)

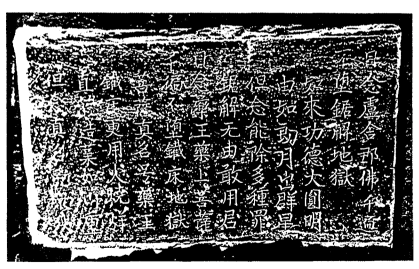


図20 ⑱ (鋸解地獄偈讃、鐵床地獄偈讃)



(19) (黒暗地獄偈譜)

行われていたことを示すものだからである。 て讃をとなえよとは、 出五音声、微妙宮商、 した念仏の時の五種の調音のことであり、これにあわせ 厚である。とくに題目の前には「謹啓諷『閻羅王預修生 もここに記される「五會を以て経を啓き讃に入る」の の一言があることに注目すべきであろう。それと言うの 七往生浄土経』。誓勧有縁以五會啓経入讃、念阿弥陀佛」 形式から、講経の台本を元として作成された可能性が濃 言葉が文中に多用され、散文に多くの七言の韻文を挟む 「五會」とは、唐僧法照が『無量寿経』の「清風時発、 敦煌本十王経典類甲類は、「謹啓諷…」、「讃曰…」の 自然相和」にもとづいてつくりだ つまりこれらがみな口頭によって さらに全体

十王の下に十王経典類に記される韻文が記されることに 銘文の翻刻末にも注記したように、①~⑫までの讃 みな敦煌本十王経類にあるものである。 地獄変龕の

十王経典類甲類は、変文などの講唱体類との関係が考え できよう。というのも、この讃の掲載されていた敦煌本 四川間の交流、とくに講経僧の往来の実態を知ることが は何ら不思議はないが、これによって、先に言う敦煌と

られる文献だからである。

は、

見られる俗講、講経、八関戒会の法式とは基本的に一致の「題目」、「讃偈」、「経文」と続く構成も、敦煌資料に

書き残したものと見ることができるのである。また同系し、実際何らかの法会に即した配列で、法式にあわせて

も見逃せない事実である。以上の諸点から見て敦煌本子本で、講経の備忘録とも見られるスタイルであること統に属するP・三六七一が絵画をともなわない小型の冊

できるのである。煌、四川一帯に知られていたものであるとも見ることが文献であり、これらの讃が絵解き講唱などを通じて敦

『十王経』甲本類は、講経とも一定の関係が考えられる

よい。また同時に、敦煌の通俗仏教文献の記載などとも関当時の四川の民間層での仏教信仰を反映していると言ってを通じて民間に流行していたと見られる讃が残されており、されている銘文を紹介してきた。この銘文には、通俗講経以上、宝頂山地獄変龕の概要を説明し、図像とともに残

## 四、十斎日信仰について

大足地獄変龕の碑文のなかで、次に重要なのは、先に

る。この地獄讚は三段目と四段目に七個所の銘文しか見翻刻した銘文のうちの⑬から⑲に見られる地獄讚であ

ていることがわかり、かつその背景にある信仰を知るこ記載内容を調査することによって、きちんと連絡対応し像)とは一見連絡対応していないかにも見えるが、そのられず、地獄変龕の最上段(仏菩薩像)、二段目(十王

(S・二五六七(図22)及びS・二五六六)。 してみよう。以下に示すのは敦煌本地蔵十斎日類であるまず大足地獄変龕の記載と関連する敦煌本の記載を紹介まが大足地獄変龕の記載と関連する敦煌本の記載を紹介

S·二五六八

係が濃厚であることは理解されたであろう。

一日童子下、念定光如來、不塗(墮)刀槍地獄、地蔵菩薩十齋日

除罪四十劫。

とができるのである。

八日太子下、念藥師瑠璃光佛、不塗(墮)糞屎地獄;

持齋除罪三十劫。

十四日察命下、念賢劫千佛、不塗(墮)鑊湯地獄、持

十五日五道大將軍下、念阿彌陀佛、不墮寒氷地獄、齋除罪一千劫。

十八日閻羅王下、念觀世音菩薩、不墮劍樹地獄、持持齋除罪二百劫。

齋除罪九十劫。

除罪一千劫。 廿三日大將軍下、念盧舍那佛、不墮餓鬼地獄、持齋

齋除罪一千劫。 廿四日太山府君下、念地藏菩薩、不墮暫斫地獄、持

罪九十劫。廿八日帝釋下、念阿彌陀佛、不墮鐵鋸地獄、持齋除廿八日帝釋下、念阿彌陀佛、不墮鐵鋸地獄、持齋除

持齋除罪七千劫。 廿九日四天王下、念藥王藥上菩薩、不墮磑摩地獄、

八千劫。 田子梵天下、念釋迦牟尼佛、不墮寒氷、持齋除罪

この地蔵菩薩十斎日とは、

一月のうち一・八・十四・

『十誦律』、『毘尼母経』にいう四斎日、六斎日を淵源とするという、インド将来の早期の翻訳経典『五分律』、地上を監察するのにあわせて、持戒し諸神諸菩薩を礼拝日の定められた十日間、天の諸神諸菩薩あるいは鬼神が十五・十八・二十三・二十四・二十八・二十九日と三十

れるようになる。 (3) (3) 中国では唐代前後から中国民間に多く見らする信仰で、中国では唐代前後から中国民間に多く見ら

この信仰は、インドでは一月を白月、黒月の各十五日) れるようになる。

としている。月三十日に換算すると八・十四・十五(白とし、八・十四・十五の三日間斎を持し八戒を断つべし

(八日・二十三日) は四天王の使者、十四日(十四日・月)と二十三・二十九・三十(黒月)となる。そして八日

(空) 四天王がやってきて諸民を監察すると考えられていたと二十九日)は四天王の太子、十五日(十五日・三十日) は

君などの冥王、冥官が記されるようになったり、礼拝す四天王、太子に加えて司命、五道大神、閻羅王、泰山府るが、飛来する鬼神、地獄の冥官の名前として、当初ののは、『地蔵菩薩本願経』の伝わった七世紀頃と見られこの六斎日に四日を加え十斎日とされるようになった

八日間 **一四日** 不不罪二百分 一百天大竹室

S。二六五七

3 2 下貪; 三長齋月:正月、五月、 廿三日、廿八日、丗日。 大乗四齋日:二月八日、 十齋日:月一日、善悪□(一字抹消)童子 四月八日、正月八日、 九月。六齋日:八日、十四日、十五日、 七月十五日。

念定光如來佛八日太子下(上記五字抹消)除(持)際、除罪四十劫不 王下;廿三日、天大將軍下;廿四日、 十四日、察命伺録下;十五日、五道大神下;十八日、 軍(君)下:廿九日、 四天王下;廿日、 天曹地府下。 帝釋下;廿八日、太山府 一日童子下、 閻羅

九日本山府

4

里子丁

7 6 5

除罪三十劫不堕粉(糞)草地獄;十四日察命下、念腎 五道大將軍下、 劫千佛除(持)齋、 刀槍地獄:八日太子下、 念阿弥陀佛除(持)齋、 除罪一千劫不堕蕩湯地獄:十五日 念藥師琉璃光佛除(持)齋 除罪二百劫

獄;廿四日天帝釋(上記三字抹消)太山府君下、念地藏菩薩除(持 除(持)齋、除罪九十劫不堕劒樹地獄;廿三日天大將軍 不堕寒氷地獄;十八日閻羅王下、念觀世音菩薩 除罪九十 念慮舎那佛除(持)齋、 除罪一千劫不堕餓鬼地

15 14 13 12 11 10 9 8

除罪八千劫不堕寒氷 磨地獄;丗日大梵天下、念釋迦牟尼佛除(持)齋 除(持)齋、 念藥王藥上菩薩除(持)齋、除罪一千劫不堕磑 除罪一千劫不堕鐵鋸地獄;廿九日四天王

劫不堕纔(截)地獄:廿八日天帝釋下、

念阿弥陀佛

20 19 18 17 16

敦煌本『地蔵菩薩十齋日』S.2567 図22

係の中で完成していったものと推定される。 が盛んになったころに、道教、民間信仰などとの相互関 ければならないが、おおむね九世紀半ば以降、民衆仏教 であろう。その細かな成立の経緯は今後の研究を待たな になって徐々に道教や民間信仰を取り込んでいった結果 拔舌地獄等の地獄が加えられるようになったのは、

るべき阿弥陀仏、

観世音菩薩、

この成立過程でも十王信仰の基盤となった七七斎

信仰

記され、また各王菩薩の管轄する寒氷地獄、剣樹地獄、 地蔵菩薩等の諸仏菩薩が 後世 も言えるのかもしれない。 するのだから、混合しないでいたほうがむしろ不自然と るのである。ほぼ同時期の信仰で同じ地獄の冥官が登場 を増やすようになったのもこれと前後する時期と見られ は五天使)にそれぞれ名称が加えられ、五から十へと数 時代にはインドから伝来しており、地獄の五閻羅 と相互に関係しあっているようである。七七斎信仰も同 (また

1)を見ていただきたい。 その結果、十王の名称と十斎日に訪れる冥官の名称 同一のものが用いられている。たとえば対照表(表

る偶然とは考えにくいのである。 が、四、五、七では配列順序にまで共通点があり、単な ら言えばわずかな共通点しか見出せないかにも見える 表より見て、共通点はむしろ少なく諸神諸王の名称

と宝頂山地獄変龕との関係について述べる。 の関係を含めて簡単に紹介しておいた。 説するために、本節では十斎日の信仰について、十王と 以上、大足地獄変龕の⑬から⑲に見られる地獄讃を解 次章には、これ

### 表1

| +          | 九    | 八    | 七     | 六          | 五    | 四            | Ξ       | =    | _         |    |
|------------|------|------|-------|------------|------|--------------|---------|------|-----------|----|
| 三十日、       | 廿九日、 | 廿八日、 | 廿四日、  | 世三旦、       | 十八日、 | 十五日、         | 十四日、    | 八日、十 | 一旦、業      | 敦  |
| 大梵天        | 四天王下 | 帝釋下  | 太山府君下 | 大將軍        | 閻羅王下 | 五道大          | 察命(宛    | 太子〈太 | 童子(善惡童子)下 | 煌  |
| (梵天(天曹地府)下 | 下    |      | 君下    | 大將軍(天大將軍)下 | 下    | 五道大將軍(五道大神)下 | 察命(察命伺録 |      | 志童子)<br>子 | 本十 |
| 府)下        |      |      |       | 軍)下        |      | 道大神          | () [司命] |      | 7         | 斎日 |
|            |      |      |       |            |      | 下            | 型<br>下  |      |           |    |
| 三年、        | 一年、  | 百日、  | 七七、   | 六七、        | 五七、  | 四七、          | 三七、     | 二七、  | 一七、       | +  |
| 轉輪大王       | 都市大  | 平等大  | 泰山府君  | 變成大王       | 閻羅大王 | 五官大王         | 宋帝大王    | 初江大王 | 秦廣大       | 王経 |
| 王          | 王    | Ξ    | 君     | 王          | 主    | 主            | 主       | 主    | 王         | 社  |

# 五、大足地獄変龕と十斎日信仰

載が大足地獄変龕⑬~⑲の碑文に見事に対応するのは以前章にも述べたが、敦煌文献『地蔵菩薩十斎日』の記

下を見ての通りである。

讃曰:聞説刀山不可擧、嵯峨嶮峻使心酸、遇逢齋a.月一日、念定光佛一千遍、不墮刀山地獄。

(地獄変龕⑬『刀山地獄偈讃』)日勤修福、免見前程悪業牽。

日念藥師琉璃光佛千遍、不墮鑊湯地獄。罪四十劫。 (『地蔵菩薩十斎日』)一日童子下、念定光如來、不墮刀槍地獄、持齋除

出、早修淨土脱沈淪。 勸君勤念藥師尊、免向鑊湯受苦辛。落在波中何時 b

德、罪業消除好處生。 就中最苦是寒氷、蓋因裸露對神明。但念諸佛求功日念賢劫千佛一千遍、不墮寒氷地獄。

(地獄変龕⑭『鑊湯地獄偈讃、寒冰地獄偈讃』)

齋除罪三十劫。 八日太子下、念藥師琉璃光佛、不墮糞屎地獄、

持

十四日察命下、念賢劫千佛、不墮鑊湯地獄

除罪一千劫。

(『地蔵菩薩十斎日』)

持齋

獄数、地獄讃の数ともに十と対応する。しないかにも見えるが、このように対応させていくと地地獄讚の碑文は七箇所しかなく、十王、十斎日と対応

と解しているのであろうが、本来誤記であることは『地まま残してしまっている。「一日」を「月一回」の意味か「月一日」と『地蔵菩薩十斎日』にあった記載をそのか「月一日」と『地蔵菩薩十斎日』にあった記載をそのはほぼ十斎日と一致する点にも注目しておきたい。と獄もほぼ十斎日と一致する点にも注目しておきたい。とまかしが似ているばかりではなく、念ずる諸仏菩薩、地まわしが似ているばかりではなく、念ずる諸仏菩薩、地まかしが似ているのであろうが、本来誤記であることは『地まか』を解しているのであろうが、本来誤記であることは『地まか』を解しているのであろうが、本来誤記であることは『地まか』を解しているのである。

がわかる。つずれているだけで、かなりの確率で一致していることつずれているだけで、かなりの確率で一致していることる。しかし、これもすべてを対応させてみると、一つずただ二番目以降の記載では記される地獄の名称が異な

蔵菩薩十斎日』を見ての通りである。

と、十斎日に残される地獄の名称を比較してみた 以下に大足石窟などに見られる十王と地獄の関係

(表 2)。

列順序も一致しているのである。 序が一つずつずれているが、(1)から(4)までは配 る。しかも、大足では「糞屎地獄」が無いために順 記載される地獄が、六つまで一致していることにな この表によって比較してみても、それぞれ十ずつ

生じた原因は、敦煌本十王経などに記される生前に自ら するものであり、それぞれ十の地獄は上段とも連絡して いると見ることができるわけである。このような合流が 十王斎信仰ばかりではなく、十斎日の信仰をも反映 これらを総じて、大足の地獄は七七斎を基にする

表3

讃と対応していると見るべきであろう。 佛、藥師琉璃光佛、賢劫千佛、阿彌陀佛、□□(地蔵) 菩薩、大勢智如來、觀世音菩薩、盧舍那佛、藥王藥上菩 れ念ずるべき仏菩薩名が刻まれていて、右から順に定光 のために行う預修斎にあると推測される。 さらに、大足地獄変龕にある十の地獄銘文にはそれぞ 釋迦牟尼佛となるが、当然、最上段の仏菩薩も地獄

| 表 2            |                        |
|----------------|------------------------|
| 大足石窟十王         | 十 斎 日                  |
| 秦廣大王 刀山地獄(1)   | 念定光如來、不墮刀槍[刀山]地獄(1)    |
| 初江大王 鑊湯地獄(2)   | 念藥師琉璃光佛、不墮糞尿(粉草)地獄     |
| 宋帝大王 寒冰地獄(3)   | 念賢劫千佛、不墮鑊湯(蕩湯)地獄(2)    |
| 五官大王 劍樹地獄(4)   | 念阿彌陀佛〈阿閦佛〉、不墮寒冰地獄(3)   |
| 閻羅大王   拔舌地獄    | 念觀世音菩薩、不墮劍樹地獄(4)       |
| 變成大王   毒蛇地獄    | 念盧舍那佛、不墮餓鬼地獄、          |
| 泰山府君 剉碓地獄      | 念地藏菩薩、不墮暫斫(纔截)[拔舌]地獄   |
| 平等大王 鋸解地獄(5)   | 念阿彌陀佛、不墮鐵鋸(5)[鐵床(6)]地獄 |
| 都市大王   鐵床地獄(6) | 念藥王藥上菩薩、不墮磑摩(磑磨)地獄     |
| 轉輪大王 黑暗地獄      | 念釋迦牟尼佛、不墮寒氷            |

|           |           |          |          |          |             |         |         | _         |         |           |
|-----------|-----------|----------|----------|----------|-------------|---------|---------|-----------|---------|-----------|
| 釋迦牟尼佛(10) | 藥王藥上菩薩(9) | 盧舍那佛(8)  | 觀世音菩薩(7) | 大勢智如來(6) | □□(地蔵)菩薩(5) | 阿彌陀佛(4) | 賢劫千佛(3) | 藥師琉璃光佛(2) | 定光佛(1)  | 大足石窟      |
| 釋迦牟尼佛(10) | 藥王藥上菩薩(9) | 阿彌陀佛(4)  | 地藏菩薩(5)  | 盧舍那佛(8)  | 觀世音菩薩(7)    | 阿閦佛(11) | 賢劫千佛(3) | 藥師琉璃光佛(2) | 定光如來(1) | 十斎日       |
| 阿彌陀佛(4)   | 阿閦如来(11)  | 觀世音菩薩(7) | 藥師如來(2)  | 彌勒菩薩     | 地藏菩薩(5)     | 普賢菩薩    | 文殊菩薩    | 釋迦如來(10)  | 不動明王    | 『発心因縁十王経』 |

記される本地仏との発展関係の有無についてはさらに調致していることにはなるが、『発心因縁十王経』などに参照)。ただ、配列順序を考えなければ六の仏菩薩が一ずかに第五番目の地蔵菩薩ただ一菩薩にとどまる(表3 する、これが後代の本地仏と一致するか否かが議論ささて、これが後代の本地仏と一致するか否かが議論さ

廣大多、救苦常教出愛河」(⑯)、「觀音哀愍衆生苦、 のと考えるべきなのかもしれない。このことは地獄讃に る地蔵菩薩のような地獄での衆生の擁護者、 文献『佛説地蔵菩薩経』や『道明和尚還魂記』に見られ ではなく、作成された当初の意図としては、同じく敦煌 の意味を考える際も、十王の生まれ変わり、 ろう。となれば大足地獄変龕に刻まれる最上段の仏菩薩 ている図像の意味は十斎日によって解釈されるべきであ して構成されたものであるから、この地獄変龕に彫られ 述したように『地蔵菩薩十斎日』に記される信仰を反映 勸君勤念藥師尊、 以上に述べてきたように、 さらに言えば十王とは別人格として描かれていたも 免向鑊湯受苦辛」(4)、「菩薩慈悲 大足宝頂山地獄変龕は、 または化身 守護神とし 免 上

離地獄現慈悲」(⑰)などと歌われることからも証され

関係が予測しうるであろうか、次章にそれを検討してみこれが本地仏へと展開するのであれば、いかなる発展る。

### 六、道蔵本十王経典類

たい。

査が必要であろう。

らである。 前章までにおいて、大足地獄変龕に刻まれる図像の意味や、背景となった信仰などを解説してきた。これらを 株や、背景となった信仰などを解説してきた。これらを は、本来的な意味から解釈した場合、本地仏とは意味を は、本来的な意味から解釈した場合、本地仏とは意味を であり、当然そこには何らかの影響関係を予測しておく であり、当然そこには何らかの影響関係を予測しておく であり、当然そこには何らかの影響関係を予測しておく であり、当然そこには何らかの影響関係を予測しておく であり、当然そこには何らかの影響関係を予測しておく であり、当然そこには何らかの影響関係を予測しておく の意味

いうのは、

道教の十王経典では、

みな十王とともに真君

そこで注目すべきは、

道蔵に見られる資料である。

ح

現れるのは九、十世紀頃である。道蔵文献を調査してみ (道教の神)が併記されるが、筆者の見立てではそれが

ともあったとも予想される。となれば、大足地獄変龕の ように十王と仏菩薩がそれぞれ対応して併記される図像 していたようで、十王像と十真君像を同時にならべるこ をならべるばかりではなく、時には真君像もならべ供養 ると、道教の儀式では七七斎に供養するときに、十王像

328

なのは、十四世紀の同系経典を見ると、そこには十王イ り、化身とされていったと推定されうるが、さらに重要 が、道教にいう信仰との混同から、十王の生まれ変わ コール真君の化身との考えが明確に出されるようになっ

ているのである。 本章では、このような筆者の推測を以下に順をおって

説明してみようと思う。

てみよう。 まず道教の十王経典類とその成立年代について紹介し

る。

1、『太上救苦天尊説消愆滅罪経』(『道蔵』洞玄部、新 文豊出版影印『正統道蔵』10-53)

出版影印『正統道蔵』2-64 『元始天尊説鄷都滅罪経』(『道蔵』 洞真部、 新文豊

> 3 『地府十王抜度儀』(『道蔵』 洞真部、 新文豊出版影

印 『正統道蔵』5-521

4 (『道蔵』洞玄部、新文豊出版影印『正統道蔵』12-『霊宝領教済度金書』第四十一巻「十真君 醮

儀

5、『霊宝領教済度金書』第一七二巻「十王醮儀」 蔵』洞玄部、新文豊出版影印『正統道蔵』12-30)

どころか、おおむねの成立年代すら定かではなかった。 詳とされるものがほとんどで、4、『霊宝領教済度金書』 が一三〇二年前後の成立とされる以外は具体的な成立年 これらの経典は残念なことに、これまでは成立時期不

本、丙本)にいくつかの点で類似性が見られることであ 苦天尊説消愆滅罪経』の内容と、敦煌本『十王経』(乙 ただ筆者が注目したのは、これら道経の1、『太上救

ある。 苦天尊説消愆滅罪経』は以下のように書き始める。 全体の構成が似ている点があげられるが、部分的な描写 敦煌本『十王経』(乙本)との共通点とは、 同一文によったとしか考えられないほどの類似点が 第一に、経典の書き出しの部分である。『太上救 何よりも

ŧį

業、救拔沈淪、即令修齋布施廣建功德、大起福田、爾時救苦天尊、設大慈悲為諸衆生、滅除一切罪

羅天子、泰山府君、司命司録、五道大神、獄中典召請天龍地祇、四梵天王、阿修羅王、諸天帝主、閻

者、各恭敬禮拜稽首叩顙上白。羅天子、泰山府君、司命司録、五道大神、獄中

しの部分と酷似しているのである。 これが先の敦煌本『十王経』(甲本、乙本)の書き出

如是我聞:一時佛在鳩屍那城阿維跋提河邊裟羅雙

命司録、五道大神、地獄官典、悉來集合、禮敬世王、阿修羅王、諸大國王、閻羅天子、太山府君、司摩訶薩、天龍神王、天主帝釋、四天大王、大梵天摩訶薩、天龍神王、天主帝釋、四天大王、大梵天樹間、臨般涅槃時、舉身放光、普照大衆及諸菩薩、

尊、合掌而立。 命司録、五道大神、地獄官典、悉來集合、禮敬世

婆、無量異類、無數鬼神部類」とするのとは明らかに異王、衆獄司侯官、司命令神、司録記神、閻魔使者、羅刹と見られる『閻羅王発心因縁十王経』では「閻魔王十大なる偶然とは思われない。この点は、さらに後代の文献諸王諸神の配列順序に至るまで共通している点は、単

第二には、冥官が衆生の罪状を監察しているというこ

なっているのである。

内容に一致する点がある。『太上救苦天尊説消愆滅罪経』と、そして衆生に設斎を勧めるというくだりでも、記載

犯戒、烹宰猪、羊、牛、馬、六畜飛禽、走獸之屬、攝罪簿。若有閻浮國土、十惡五逆、不敬父母、破齋、天尊曰:縁以世間、衆生受諸果報、並是大魔王管には以下のように記される。

拷掠、緊閉牢獄、無獲生天。 夜受苦、無由解脱。若以廣修功德、設齋布施、積劫種種之罪、一切罪人、身歿之後、皆入九幽地獄、日

部分と似ている。

此經及諸尊像、記在冥案、身到之日、閻王歡喜、判雞、狗、毒蛇一切、重罪應入地獄、十劫五劫。若造在生之日、煞父害母、破齋破戒、煞猪、牛、羊、

経』(乙本、丙本)と近い。 載も無く、列挙するのにとどまる点は、敦煌本『十王

第三に、十王を紹介する箇所であるが、

讃も絵画の記

放其人生富貴家、免其罪過

一七、初江大王、陰德定休真君。一七、秦廣大王、太素妙廣真君。

宋帝大王、 洞明普靜真君。

四七 五官大王、 最勝耀靈真君。 玄德五靈真君。

五七

閻羅大王

六七、 變成大王、 寶肅昭成真君。

百日 平等大王、 泰山府君、 玄德妙生真君。

小祥、 大祥、轉輪大王、五化威靈真君。 都市大王、 飛魔演慶真君。 無上正度真君。

敦煌本『十王経』(乙本、丙本)には以下のようにあ

とに道経に改編された形跡すら見られるのである。

くに敦煌本『十王経』の乙本と構成上、文体上ともに近 と敦煌本『十王経』と比較してみた。以上によれば、と

以上に、三点を中心に『太上救苦天尊説消愆滅罪経』

い関係にあることは歴然であり、実際に乙本の記載をも

敦煌本『十王経』(乙本、丙本)は、甲本を省略して

これと『太上救苦天尊説消愆滅罪経』とにこのような共 の成立年代も十世紀頃と推定させることになる。またさ 通点が見られることは、『太上救苦天尊説消愆滅罪経』

機応変に書きかえられていた文献である(注(14)参照)。 十世紀頃に供養経とするために作られ、用途によって臨

ら、九世紀末以降の文献である可能性はより濃厚であ らに、これが太上救苦天尊を冠する経典であることか

り、筆者の言う十世紀前後とも重なる。 世紀頃にはすでにつけられていたと考えて良いことにな ということは、道経の十王に記される真君の名称は十

では、十王と、この十の真君はどのような関係がある

るのである。

のだろうか。 残念なことに、九、十世紀文献ではこの十王と真君の

第一七齋、 秦廣大王下。

第三七齋、 第二七齋、 宋帝大王下。 初江大王下。

第四七齋、 五官大王下。

第七七齋、泰山府君下。 第六七齋、 變成大王下。 第五七齋、

閻羅大王下。

百日齋、平等大王下。 年齋、 都市大王下。

三年齋、

轉輪大王下。

文献になると、この十の真書が十王とよ孙人各でよな関係を示す記述は見つかっていないが、十四世紀始めの

く、同一神の別名とされるようになっていることが3、文献になると、この十の真君が十王とは別人格ではな

焚香供養、冥府第一宮、太素妙廣真君。『地府十王抜度儀』に記載されている。

の

世人所謂秦廣大王。……

焚香供養、冥府第二宮、陰德定休真君、

見世名曰初江大王。……

世人所謂宋帝大王。…… 世人所謂宋帝大王。……

世人所謂五官大王。…… 焚香供養、冥府第四宮、玄德五靈真君、

焚香供養、冥府第五宮、最聖耀靈真君、

焚香供養、冥府第六宮、寶肅昭成真君一世人所謂閻羅大王。……

焚香供養、冥府第七宮、泰山玄妙真君、

世人所謂變成大王。……

災香供養、冥府第八宮、無上正度真型見世名曰泰山府君。……

世人所謂平等大王。…… 焚香供養、冥府第八宮、無上正度真君、

> 世人所謂都市大王。…… 焚香供養、冥府第九宮、飛魔演慶真君、

焚香供養、冥府第十宮、五靈威德真君世人所謂都市大王。……

見世名曰轉輪大王。……

これらを総じて、まず、道教では、十世紀文献にはす」。 5世名日興輔大王 ……

を でに十王と併記される真君が考えられていたことは間違 でに十王と併記される真君が同一人格と見なされるよ 可成立の文献では十王と真君が同一人格と見なされるよ 可成立の文献では十王と真君が同一人格と見なされるよ のである。もちろん仏教ではただちに仏 がない。これが化身と考えられていたか否かはこの時 はでは定かではないが、これが十三世紀末~十四世紀初 のである。

くから地蔵菩薩が閻羅王の生まれ変わりであることが記えて、仏教でも唐玄奘訳『大方広十輪経』巻第一には早徐々に変化していったと見ることもできるであろう。加としても、このような同時代の道教的な信仰を背景に、としても、このような同時代の道教的な信仰を背景に、としても、このような同時代の道教的な信仰を背景に、としても、このような同時代の道教的な信仰を背景に、としても、このような同時代の道教的な信仰を背景に、といら地蔵菩薩が固羅王の生まれ変わりであることが記えて、仏教でも関係をは、十二世紀頃になって、大足石窟以上のように見ると、十二世紀頃になって、大足石窟以上のように見ると、十二世紀頃になって、大足石窟

の生まれ変わりと考えられるようになっていったという れる他の仏菩薩が、地蔵菩薩と同様に、それぞれの冥王 はあったのである。これらによって石窟の最上段に残さ まれ変わりという本地垂迹の関係で結ばれるという考え されている通りであり、仏教界でも冥王と仏菩薩が、生

らに解決されるべき問題点はあるが、本稿に紹介してき た資料も、十王の本地仏形成を探るための材料として指 日本の十王に残される本地仏との配列の違いなど、さ るべきということができるであろうと思う。

流れは中国民間ではいたって容易であり、十分考慮され

摘しておきたいと考える。

うである。その結果、現在大方の日本国文学研究者は 同説によっていると聞く。

2 道教界ではすでに仏教の本迹信仰に似た考えにより十 迹思想」、五月書房、一九八九年)中において、中国 (『吉岡義豊著作集』第一巻 33頁「十王・十真君と本 吉岡義豊氏は、「中国民間の地獄十王信仰について」

確定なことから特定されず、十王の記載のある道蔵 る。ただその発生の年代などは、道経の成立年代が不 王に本地神ともいうべきものがあったと主張されてい

3 るにとどまっている。 大足宝頂山石窟地獄変龕に関してはこれまで以下の

『霊宝領教済度金書』成立(一三〇二年)以前とされ

ような資料、論考が刊行されている。 劉長久・胡文和・李永翹等三氏『大足石窟研究』、

四川省社会科学院出版社、一九八五年 胡文和氏「論地獄変相」、『四川文物』、一九八八年

二期

仏教石窟芸術』、四川人民出版社、一九九四年 説十王経校録研究』、甘粛教育出版社、一九八九年 胡文和氏「仏教龕窟題材内容的研究」、『四川道教・ 杜斗城氏「現存『地獄変相』実物資料」、『敦煌本仏 郭相頴氏主編『大足石刻銘文録』、重慶出版社、

1 月仏教大辞典』「十王」の項(一九三六年)などもあ り明確に日本撰述説の態度をとっているものには『望 究』(岩波書店、一九二七年)などにも見られる。よ り、同説はこれらによって広く斯界に定着しているよ ととなった云々、との説は、矢吹慶輝氏『三階教之研 経』以降に見られるもので日本流伝の十三仏信仰のも 十王の本地仏は日本撰述の『地蔵菩薩発心因縁十王

### 九九九年

 $\widehat{4}$ 

現在、敦煌文献を保管管理する図書館、博物館等の

七十五機関にのぼる(『敦煌―紀念敦煌蔵経洞発現一 公的機関は、敦煌研究院の調査によれば、十三箇国

千点を超える大量の文献を所蔵しているのは以下の諸 百周年』、朝華出版社、二〇〇〇年参照)。そのうち五

英国図書館 The British Library

機関である。

Nationale de Paris, Département des manu-

パリ国立図書館東洋写本部 La Bibliothèque

北京国家図書館

scripts orientaux

なお本稿で使用する略号S·、P·、北京、Φ·はそ グ分所

ロシア科学院東方学研究所セントペテルスブル

図書館東洋写本部所藏ペリオ Pelliot 蒐集漢文写本! れぞれ英国図書館所蔵 Stein 蒐集漢文写本、パリ国立

9

北京国家図書館文書、ロシア科学院東方学研究所セン

5 トペテルスブルグ分所所蔵文書のF(Φ)編号の略で 池田温氏『書の日本史』第一巻 飛鳥奈良、平凡社、

九七五年

九九〇年

 $\widehat{6}$ 

池田温氏『中国古代写本識語集録』、大蔵出版社、

7

retrouvee au Kan-su "B.E.F.E.O." Tome VIII, Nos3-4 56頁(陸翔訳「敦煌石室訪書記」、『国立北平図書館館 Paul Peliot, Une Bibliotheque Medievale

刊』第九巻第五期、一九三五年、7~8頁)

年(林家平氏等『中国敦煌学史』、北京語言学院出版 羅振玉氏「敦煌石室書目及発現之原始」、一九〇九

8 社、一九九二年参照) 馬世良氏「関於敦煌蔵経洞的幾個問題」、『文物』、

『講座敦煌2 敦煌の歴史』、大東出版社一九八○年 一九七八年十二期 土肥義和氏「帰義軍(唐後期・五代・宋代)時代」、

科学』、一九九一年第五期 栄新江氏「敦煌蔵経洞的性質及其封閉原因」、**『**敦煌 方広錩氏「敦煌蔵経洞封閉原因之我見」、『中国社会

等参照。 吐魯番研究』第二巻、北京大学出版社、一九九六年 ハンドアウト、『東方学会報』 1278、二〇〇〇年 **栄新江氏「再論敦煌蔵経洞的宝蔵」、東方学会発表** 

学』第一輯、敦煌学会編印、 陳祚龍氏「中世敦煌與成都之間的交通路線」、『敦煌 一九七四年

 $\widehat{10}$ 

- 行を規定する記述がある。これによって、同時代遊行文』巻第三十「禁僧徒斂財詔之条」には僧尼が地方遊(11)『新唐書』巻第四十八「百官志 崇玄署之条」、『全唐
- (12) 胡文和氏「仏教龕窟題材内容的研究」、『四川道教僧が多く居たことが証される。
- (13) 郭相頴氏主編『大足石刻銘文録』、重慶出版社、一仏教石窟芸術』、四川人民出版社、一九九四年

し、ここでは簡単に紹介するにとどめたい

ほぼすべて長篇の甲本とかさなるので、甲本の篇幅をを伴うものは一点もない。短編である乙・丙本の文は、何外)、乙・丙本類の方は長くとも八十行程度で絵画行にわたり絵画を伴う長幅の巻子で(S・三七六一は行にわたり絵画を伴う長幅の巻子で(S・三七六一は上記三系統ある写本群を一読して、まず甲本類と上記三系統ある写本群を一読して、まず甲本類と

本を作成したかの何れかとわかる。縮めて短編化したか、乙・丙本を基として増補して甲

におって内容が詳細にされているからである。も、十王斎を行う目的を述べるくだりでは、上述の順本の順に作成されたものと考えている。それというの現時点では、筆者はこれらの三種が甲本→丙本→乙

具体的には甲・丙本に言う。

習車受告、下导生出、壓帯一手、是女勋女、乍七榮事十九日、待男女追救命。過十王若闕一齋、滞在一王、記在名案、身到之日、當使配生快樂之處、不住中陰四齋修名進、状上六曹官、善業童子、奏上天曹地府等、

夷、預修生七齋者、毎月二時、供養三寶、祈設十王、

「若有善男子、善女子、比丘、比丘尼、優婆塞、

下のような記載に改めている。 これに対して乙本では、これをさらに詳しくし、以祈往生報」。

六曹官、善惡童子、奏上天曹地府冥官等、記在名案、即報天曹地府、供養三寶、祈設十王、唱名納状、状上十王名字、毎七有一王下檢察、必須作齋、功德有無、死、從死依一七計至七七、百日、一年、三年並須請此夷、預修生七齋、毎月二時、十五日、三十日、若是新「若有善男子、善女子、比丘、比丘尼、優婆塞、優婆

劫、是故勸汝、作此齋事如至齋日到、無財物及有事忙、 乖在一王、並新死亡人、留連受苦、不得生出、遲滞一 死已後、若待男女六親眷屬追救命。過十王若闕一齋 身到之日、當使配生快樂之處、不住中陰四十九日、身

他人與之。爾時善廣菩薩言:若有善男子、善女子等、 功德、亡人惟得一分、六分生人將去、自種自得、非關 盡皆得之、若亡歿已後、男女六親眷屬為作齋者、七分 若是生在之日作此齋者、名為預修生七齋、七分功德、 餵飼、新亡之人、並歸在一王、得免冥間業報飢餓之苦; 不得作齋請佛、延僧建福、應其齋日、下食兩盤、紙錢

子及諸菩薩欽敬、皆生歡喜」。

凡夫云:何得賢聖善神、禮我凡夫。一切善神並閻羅天 能修此十王逆修生七及亡人齋、得善神下來、禮敬凡夫、

ない以下のような記載が加えられている。 さらに甲本と丙本の差としては、丙本では甲本には

起慈悲法、有鍋縱可容一切罪人慈男女修福追齋薦拔亡 府君、司命司録、五道大神、地獄官典、行道天王、當 「爾時佛告阿難:一切龍天八部大神、閻羅天子、太山 人報育養恩、七七修齋造經造像、報父母恩、得生天

ていないのに対し、丙本に至って父母に対する追善供 総じて、甲本では追善供養という意図はほぼ記され

> らに返ってくるとの記載にまで発展しているのである。 詳しくして七分の功徳のうち一分が死者に、六分が自 養という意味合いが追加され、乙本ではそれをさらに 敦煌の講唱体文学文献については以下の文献を参照

15

されたい。

金岡照光氏『講座敦煌 9 敦煌の文学文献』、大東出

版社、一九九〇年

金岡照光氏『敦煌文献と中国文学』、五曜書房、二

000年

博士論文)、二〇〇一年四月

拙著『敦煌変文写本的研究』、復旦大学研究生院

 $\widehat{16}$ の持斎方法や功徳を列挙する文献である。これと類似 (『大正蔵』第八十五巻一三〇〇頁a) など、斎日とそ 正蔵』第八十五巻一二九九頁c)、『地蔵菩薩十斎日』 られる。その代表的なものが擬題『大乗四斎日』(『大 敦煌資料中には、この信仰と関係する文献が多く見

二、S·六八九七背面、P·三〇一一、北京六八七八) 五六八、S·四一七五、S·四四四三背面、S·五八九

する写本は九点(S・二一四三、S・二五六七、S・二

ある。詳細については稿を改めて論じる予定である。 平川彰氏「教団組織の原型」、『原始仏教の研究』、

春秋社、一九六四年

<u>17</u>

『型目祭嘱』三三年子コない女は記言書いていて「中国仏教における在家菩薩と八関斎」、

一九七六年「奥田慈應先生喜寿記念仏教思想論集」、平楽寺書店、

最も早期のものであろう。のは『地蔵菩薩本願経』「如来讃歎品第六」の記載が「のは『地蔵菩薩本願経』「如来讃歎品第六」の記載が(18) 中国で、十斎日として翻訳経典に現れるようになる

「復次普廣、若未來世衆生、於一日、八日、十四日、 十五日、十八日、二十三、二十四、二十八、二十九日 乃至三十日、是諸日等、諸罪結集定輕重。南閻浮提衆 生舉止、動念、無不是業、無不是罪。何況恣情殺害、 雞盗、邪婬、妄語百千罪状。能於是十齋日、對佛菩薩、 蓋賢聖像前、讀是經一遍、東西南北百由旬內、無諸災 難、當此居家、若長若幼、現在未來百千歲中、永離惡 趣。能於十齋日、毎轉一遍、現世令此居家、無諸橫病、 衣食豐溢」。

もので、十斎とする記述はまだ見られていない。に関する詳しい記述は見られるが、みな六斎日とするなお初唐の道世『法苑珠林』巻第八十八にも八関斎

道端良秀氏「中国仏教における在家菩薩と八関斎」、春秋社、一九六四年 『明彰氏「教団組織の原型」、『原始仏教の研究』、

『奥田慈應先生喜寿記念仏教思想論集』、平楽寺書店!

一九七六年

くからある。道教にいう功過、司過神などの信仰へと(20) 死後に冥王の裁きを受けるとの信仰は、中国には古

司命神の信仰は紀元前六世紀半ばの青銅器の銘文など(微旨)以降のようであるが、その起源と考えられる

体系化していくのは仏教伝来後の晋葛洪『抱朴子』

から確認できるのである。

られたであろうことが推測される。また、冥王の名称から考えて、こうしたインドの信仰も容易に受け入れた。類似する司命神の信仰が中国にすでにあったことた。類似する司命神の信仰が中国にすでにあったことた。類似する司命神の信仰が中国にすでにあったことた。類似する司命神の信仰が中国にすでにあったことが推測されるというインドの信冥界で数名の冥王に順に裁かれるというインドの信

たとえば【灌頂経】(巻第十二)にいう。などは仏道の混合も見られたであろう。

「閻羅王者、主領世間名藉之記、若人為惡作諸非法、

罪輕重、考而治之」。 罪輕重、考而治之」。 罪輕重、考而治之」。 罪輕重、考而治之」。 罪輕重、考而治之」。 無孝順心、造作五逆、破滅三寶、無君臣法、又有衆生無孝順心、造作五逆、破滅三寶、無君臣法、又有衆生無孝順心、造作五逆、破滅三寶、無君臣法、又有衆生

洞玄霊宝業報因縁経』(巻第八 生神品第十九)には、いる。さらにこの後、六世紀中期とされる道経『太上冥官として「鬼神」、「伺候」、「五官」などが登場してこの翻訳には、閻羅王と、その下で罪福を監察する

が登場し、『灌頂経』の「五官」は「五天」へと変わたいく云々という様相がより詳しく描写されている。ていく云々という様相がより詳しく描写されている。とこには「司命天子」、「七神童子」、「五天将軍」などと ここには「司命天子」、「七神童子」、「五天将軍」などを が登場し、『灌頂経』(巻第八 生神品第十九)には、洞玄霊宝業報因縁経』(巻第八 生神品第十九)には、

ただちに想起させるものである。この『太上洞玄霊宝(十四日)、「童子」(一日)、「五道将軍」(十五日)をると同時に、『地蔵菩薩十斎日』に登場する「司命」なおこれらの名称は、のちの十王の名称を想起させ

っている。

に並行して発展展開したものと予測しうるのである。と並行して発展展開したものと予測しうるのである。にがちに見えるが、この資料から見ても、早い時期あるように見えるが、この資料から見ても、早い時期あるように見えるが、この資料から見ても、早い時期あるように見えるが、この資料から見ても、早い時期あるように見えるが、この資料から見ても、早い時期あるように見えるが、この資料から見ても、早い時期あるように見えるが、この資料から見ても、中国に将業報因縁経

「爾時地藏菩薩、住在南方琉璃世界、以淨天眼觀地獄(21) 以下に『佛説地蔵菩薩経』の原文を翻刻しておく。

閻羅王斷罪不憑;二者恐文案交錯;三者未合死;四者中、與閻羅王共同一處別床而坐。有四種因縁:一者恐苦惱無有休息。地藏菩薩不忍見之、即從南方來到地獄鑊湯湧、沸猛火、旦天飢則呑熱鐵丸、渴飲銅汁、受諸之中、受苦衆生、鐵碓擣、鐵鎧曆、鐵犁耕、鐵鋸解、

信受奉行。

「信受奉行。」

「一處。聞佛所説、皆大歡喜、迎、常得與地藏菩薩共同一處。聞佛所説、皆大歡喜、得往生西方極樂世界。此人捨命之日、地藏菩薩親自來造地藏菩薩像、寫地藏菩薩經及念地藏菩薩名、此人定世界、從一佛國至一佛國、從一天堂至一天堂。若有人世界、從一佛國至一佛國、從一天堂至一天堂。若有人

佛説地藏菩薩經一卷」。

寫地藏菩薩經及念地藏菩薩名、此人定得往生西方極樂受罪了出地獄池邊。若有善男子善女人造地藏菩薩像、

不虧齋戒、冥司追來、亦何所懼、遂與使者徐歩同行。 勅令、取和尚暫往冥司要對會。道明自念、出家以來、 別一條本院、巳時後午前、見黄衣使者、云:奉閻羅王八日依本院、巳時後午前、見黄衣使者、云:奉閻羅王 「謹案還魂記:襄州開元寺僧道明、去大曆十三年二月 で記入二【道明和尚還魂記】。以下に原文を翻刻

須臾之間、

即至衙府、

使者先入奏閻羅王:臣奉勅令取

擾善人、妨修道業。有一主者、將状奏閻羅王:臣當司 襄州開元寺僧道明、其僧見到謹取近旨。王即喚入、再 據此儀表、不合追來、審勘寺額法名、莫令追

明既蒙洗雪、情地壑然、□王欲歸人世、舉頭四顧、 所追是龍興寺僧道明、其寺額不同、伏請放還生路。道

一禪僧、目比青蓮、面如滿月、寶蓮承足、瓔珞莊嚴、

錫振金環、衲裁雲水。菩薩問道明:汝識吾否?道明

頂不覆、垂珠花纓、此傳之者謬、□□殿堂亦怪焉。閻 彼處形容與此不同。如何閻浮提形□□□手持至寶、 曰:耳目凡賤、不識尊容。曰:汝熟視之、吾是地藏也。

浮提衆生多不相識、汝子(仔)細觀我、□□色、短長一

我誓必當相救。道明既蒙誨誘、喜行難□、□虔誠漸荷 耶、聞吾名者罪消滅、見吾形者福生、于此殿□□者、 一分明、傳之于世。汝勸一切衆生、念吾真言、□□啼

恩德、臨欲辭去、再視尊容、及觀□□師子。道明問菩 (菩薩答):想汝不識、此是大聖文殊菩薩化現在身、 薩:此是何畜也?敢近聖賢?傳寫之時、要知來處。

吾同在幽冥救諸苦難。道明便去、刹那之間、至本州院 再蘇息、彼會(繪)列丹青、圖寫真容、流傳于世」。

「霊宝領教済度金書」第四十一巻「十真君醮儀」(『道

23

蔵』洞玄部、新文豊出版影印『正統道蔵』12-38) 『霊宝領教済度金書』第一七二巻「十王醮儀」〈『道

蔵』洞玄部、新文豊出版影印『正統道蔵』12-32)

 $\widehat{24}$ 道教の十王経類については以下のような論考がある。 鄭学権氏「十王経の一考察」、『印度学仏教学研究』

第二十一巻一号、一九七二年 吉岡義豊氏「中国民間の地獄十王信仰について」、

『吉岡義豊著作集』第一巻 、五月書房、一九八九年 田中文雄氏「十王経典」、『道教の経典を読む』、大

修館書店、二〇〇一年

重なご指摘をいただいている。 おり便利である。他道蔵資料に関しては田中氏から貴

中でも田中氏は道蔵各版本中での所在も詳述されて

<u>25</u> 36頁資料篇 『吉岡義豊著作集』第一巻 、五月書房、一九八九年 吉岡義豊氏「中国民間の地獄十王信仰について」、

付記 をいただいた。記して感謝の意を表したいと思う。 先生、吉原浩人先生、髙達奈緒美先生からの貴重な御指摘 行われた絵解き研究会例会における口頭発表をもとにまと めたものである。成稿にあたっては、林雅彦先生、 本稿は、平成十四年一月八日、明治大学和泉校舎で 渡浩一

(あらみ・ひろし 東京都立大学非常勤講師